® ® 0 KIRJA-ARVIOT

Niko Huttunen & Elina Kahla (toim.)
Apokalypsi nyt! Perikadon politiikka.
Helsinki: Kirkon tutkimus ja koulutus, 2024, 193 s.

KEIJO LAKKALA

Mediaa seuraamalla voi helposti saada sen kasityksen, ettd olemme maailmanlopun partaalla.
Talouskriisit, pandemiat, sodat ja kovaoikeistolainen kuripolitiikka himmentavit tulevaisuuden
ndkymiid Ilmestyskirjan ratsastajien tavoin. On helppo todeta oman aikamme olevan erityisen
tadynnd merkkeja maailman loppumisesta ja kaiken tuhosta. Pessimistinen asennoituminen
maailmaan nayttaa pelkdstadn arkijarkiseltd tavalta kohdata aikamme tapahtumat.

Téllainen yksisilmdinen synkistely on kuitenkin yksi asia. Toinen asia on apokalypsi, joka on
kasilld olevan teologi Niko Huttusen ja kulttuurintutkija Elina Kahlan toimittaman artikkeli-
kokoelman ydinteema. Kuten heti teoksen alussa kay selviksi, apokalypsi ei merkitse niinkdan
kaiken loppua sindnsd, vaan silld viitataan juutalaisesta ja kristillisestd traditiosta periytyvddn
tapaan tarkastella historiaa, jossa historia etenee Jumalan johtamalla tavalla kohti suurta maail-
manbhistoriallista kddnnettd ja sen jilkeen alkavaa uutta onnellista maailmaa” (s. 19). Apokalyp-
si ei siis ole synonyymi maailmanlopulle, vaan siihen liittyy olennaisesti "suuren ahdistuksen”
padtteend tapahtuva "lopunajallinen kddnne”, jonka jilkeen paddytddn erdédnlaiseen utooppiseen
todellisuuteen (s. 19-20). Uusi maa ja uusi taivas syntyvit kaiken vanhan maailman tuhoudut-
tua: "Kuolemaa ei endi ole, ei murhetta, valitusta eikd vaivaa, silld kaikki entinen on kadonnut”
(Ilm. 21:4). Siind missé arkikielen sana "maailmanloppu” tuntuu viittaavan kaiken sammumi-
seen, kaiken yksinkertaiseen loppumiseen, sisdltdd apokalypsi myds uudestisyntymin ja parem-
man maailman mahdollisuuden kaltaisia ideoita.

Uskonnolliseen apokalyptiikkaan liittyykin usein hyvin ja pahan toisinaan yliluonnollisten-
kin voimien (esimerkiksi enkelien ja demonien) valisté taistelua korostavan kosmisen dualismin
sijaan my0s temporaalinen ja eettinen dualismi. Juuri temporaalinen dualismi korostaa historian
jakautumista vanhaan pahaan aikaan ja tulevaan “onnelliseen ja tdydelliseen maailmanaikaan,
jota luonnehtivat rauha ja hyvinvointi” (s. 23). Eettinen dualismi puolestaan viittaa toimijoiden
velvollisuuteen valita puolensa téssa siirtymassa kohti taydellista maailmaa. Tamén tdydellisen
maailman toteutumisen ja pahan voimien tuhoutumisen kannalta tirkeitd ovat my0s erilaiset
messiashahmot, jotka voivat kylld olla konkreettisia ihmisié tai jumaluuksia (kuten Jeesus Uu-
dessa testamentissa), mutta toisinaan ne voivat olla my®6s kollektiivisia toimijoita. Kollektiivisen
messiaan yhdeksi muodoksi on joskus esitetty esimerkiksi marxismin maailmanvallankumo-
uksen toteuttavaa proletariaattia (esim. Lowith 1949), mutta my6s kansakunnat ovat saaneet
apokalyptisen politiikan ideologioissa usein ylleen messiaan rooliasun. Olipa pelastuksen tuova
messiashahmo kollektiivinen tai ei, on messiaalla apokalyptisessd narratiivissa myos oma pahan
voimien puolelle ihmisid harhauttava "valemessias” tai "Antikristus” (s. 27-28).

Téssd mielessd apokalyptiikka onkin usein varsin poliittista — ja toisaalta politiikka sindnsd on
tdynnd apokalyptista sanastoa ja kuvastoa. Apokalyptiikka perustuu hyvin usein symboliseen ja

Politiikka 67:3/4, s. 274-277, 2025
https://doi.org/10.37452/politiikka.164222



Kirja-arviot 275

vahdn epamairdiseen kieleen, minka takia silld on my6s politiikassa mielikuvitukseen vetoavaa
tehoa. Késilld oleva teos osoittaa hienosti ja monipuolisesti, miten monenlaiseen historialliseen
kontekstiin ja poliittiseen virtaukseen apokalyptiikka oikein taipuukaan. Markku Ruotsila osoit-
taa omassa artikkelissaan apokalyptiikan ldvistavin monella tavalla Yhdysvaltalaisen poliittisen
kulttuurin aina nykypéivaan asti (s. 36-66) ja Marco Nilsson tutkii omassa artikkelissaan puoles-
taan radikaalin islamismin ja erityisesti jihadismin apokalyptista ajattelua ja kuvastoa (s. 67-90).
Astetta teoreettisemmalla tasolla teoksessa tutkitaan kirjailija Pentti Linkolan (s. 140-168) ja filo-
sofi Glinther Andersin (s. 169-186) apokalyptista ajattelua.

Heikki Pesosen erittdin valaisevassa Linkolaa kdsittelevassd tekstissd tuodaan esille Linkolan
ajattelun apokalyptiset savyt. Vaikka Linkolan tekstit usein huokuvat toivottomuutta, tuo Peso-
nen kisittelyyn myos Linkolan ajatteluun siséltyvian utooppisen puolen. Linkolakin hahmotte-
lee uutta maailmaa vanhan, tuhoutuvan maailman tilalle. Vaikka suurin osa ihmisisté ei Linko-
lan autoritddrisesta ja usein fasistiseksi luokitellusta (esim. Viitahuhta 2017) utopiasta kamalasti
piddkddn, on selvad, ettd Linkolan apokalyptiikka siséltdd pelkdn maailmanlopun lisdksi myos
ylosnousemuksen ja pelastuksen ajatuksen, jossa messiaan hahmon ottavat “ekoeliitin edustajat’,
Linkolan itsensa kaltaiset “poikkeusyksilot” (s. 156).

Vesa Oittisen ja Sakari Sdyndjoen Giinther Andersia kasittelevdssd sindnsa kiinnostavassa ja
hienosti kirjoitetussa tekstissd puolestaan tdma apokalypsin kisitteeseen siséltyva utooppisuus
kuitenkin vaimenee tdysin. Ydinaseiden eksistentiaalista uhkaa pohtineen Andersin mukaan ih-
mislajin historiallinen oleminen oli muuttunut atomipommin keksimisen myota: ihmiskunnan
tulevaisuus ei ole endd mahdollisuuksilla taytetty avoin prosessi, vaan sitd méarittad ydinaseiden
luoma "yhtékkisen ja iankaikkisen loppumisen mahdollisuus” (s. 177).

Andersin filosofia ei tunnut jattavan apokalyptiikalle tyyppilliselle pelastuksen ajatukselle min-
kddnlaista tilaa. Oittinen ja Sdyndjoki kertovat Andersin polemisoineen utopiaa teoretisoinutta
filosofi Ernst Blochia (1986) vastaan ja muutenkin hylkddvéin apokalyptiikkaan kristillisyydessa
liitetyn "ilosanoman”. Andersin apokalypsi on “tulevaisuudeton” “apokalypsi ilman valtakuntaa” (s.
183). Taman “tulevaisuudettomuuden” vuoksi olenkin itse taipuvainen epdilemadn Andersin ajat-
telun apokalyptisyyttd yleensa. Tulkitsen itse apokalypsin késitteen liittyvén niin kiintedsti "uuden
taivaan ja uuden maan” (Ilm. 21:1) syntymiseen, ettd mikali timé horisontti hylitadn, ei nahdéak-
seni puhuta apokalypsista lainkaan vaan pelkésta kaiken sammuttavasta maailmanlopusta.

Vaikka Pentti Linkolan ajattelussa 16ytyy apokalyptiikalle tyypillinen "uusi taivas ja uusi
maa’, voidaan hinen teksteistadn 10ytdd myos kuvaus siitd, mité tarkoitan tdssa yhteydessd maa-
ilmanlopulla apokalypsin vastakohtana. Linkolan mukaan maailmanloppu ei tarkoita "maail-
mankaikkeuden, ei edes oman aurinkokunnan eikd oman planeetan loppua. - ’Maailmanloppu’
kasitetddn oman lajin sukupuutoksi, viimeisen yksilon kuolemaksi. Nditd maailmanloppuja on
kuluneella ja tulevalla vuosisadalla muutama miljoona. Mammutin maailmanloppu on viimei-
sen mammutin kuolema, taplaverkkoperhosen maailmanloppu viimeisen tipliaverkkoperhosen
kuolema” (Linkola 2004, 337). Linkolan maailmanlopun kasitteelld on siis voimakkaan subjek-
tiivinen mieli. Maailma loppuu, kun sitd hahmottava olio kuolee. Maailmanloppu on sammu-
mista, johon ei liity minkéanlaista pelastusta. Téllaista ndkymaa ei-mihinkéén tarjoilee ndhdék-
seni myos Giinther Andersin filosofia.

Téstakin huolimatta Andersilla on kuitenkin perusteltu paikkansa kisilla olevassa teok-
sessa. Anders tuli tunnetuksi juuri ydinaseiden uhkaa kasittelevdna filosofina ja timé uhka



Kirja-arviot 276

on nostanut pddtddn viime aikoina erityisesti Ukrainan sodan myotid, joka on toiminut ar-
tikkelikokoelman motivoivana tapahtumana (s. 5). Tamédn vuoksi ei olekaan yllattavaa, ettd
Ukrainan sodan aloittaneen venildisen kulttuurin ja vendldisen poliittisen eliitin apokalyp-
tiikkaa kasitellddn periti kahdessa luvussa. Ensimmaéinen niistd on Elina Kahlan kirjoitta-
ma ja se kisittelee apokalyptiikkaa vendldisessd itseymmarryksessd ja kansalaisuskonnossa
(s. 91-118). Kansalaisuskonnolla viitaan ajatukseen siitd, ettd Jumala on antanut jonkun eri-
tyisen roolin tietylle kansakunnalle maailmanhistorian kulussa (s. 93). Kdsite on kehitetty ku-
vaamaan Yhdysvaltojen poliittista kulttuuria (jota my6s Markku Ruotsila omassa artikkelis-
saan kisittelee), mutta tdssd artikkelissa se toimii oikein hyvin kuvaamaan myds venéldisessa
kulttuurissa ilmenevéa apokalyptiikkaa.

Toisessa Vendjad kisittelevissd luvussa (s. 119-129) Santeri Kyténeva avaa tarkemmin sitd
apokalyptisesti motivoitua tapaa, jolla Venidjan poliittinen eliitti ja sen ldhelld olevat "uus-
euraasialaisuuden” ideaa kehittdneet ideologit ovat oikeuttaneet hyokkéyssotaa Ukrainaan.
Téama oikeuttamisen kannalta keskeinen késite on Kytonevan mukaan "satanismi” (satanizm),
jolla ldnttd ja Ukrainan nykyhallintoa kuvataan antimessiaanisena Venijan vastustajana
(s. 119). Talld kasitteelld Kreml rinnastaa lannen pahuuden voimiin ja vaatii niiden tuhoa-
mista. My0s tdssd luvussa korostetaan venéldisen kansalaisuskonnon roolia hyokkayssodan
aloittamisessa (s. 120).

Ukrainan hyokkéyssota kokoomateoksen motivoimana tapahtumana nékyy ndiden kahden
luvun lisdksi myds teoksen paittavassda, Ukrainan sodan kommentaattorina alkujaan suurelle
yleisolle tunnetuksi tullut Mika Aaltola, jota ei varsinaisesti voida pitdd apokalyptiikkaa koske-
van teologisen tai aatehistoriallisen tutkimuksen asiantuntijana. On selvad, ettd han on mukana
juuri Ukrainan sodan tapahtumiin liittyvistd syistd, silld hanen tekstinsé ei tuo varsinaista lisé-
arvoa teoksen tieteelliseen kokonaisuuteen. Lyhyessa tekstissdadn Aaltola lahinnd vetda yhteen
teoksessa jo aiemmin sanottua eikd hanelld ole juuri muuta omaa annettavaa kuin taivastelevat
kysymykset siitd “miksi apokalyptiikan uhkakuvat vetoavat juuri nyt” ja siitd mitd apokalyptiik-
kaan kuuluvien pelastusvisioiden “nykysovellukset voisivat olla” (s. 190)?

Niko Huttusen ja Elina Kahlan kokoomateos on tdsta latteasta lopustaan huolimatta erittdin
innostavaa luettavaa, joka tarjoaa tiiviissa paketissa erittdin monipuolisen ja ajankohtaisiin ai-
heisiin rohkeasti tarttuvan teoksen, joka tarjoaa paljon paitsi politiikan tutkijoille, niin myos
esimerkiksi filosofeille ja miksei yhteiskuntatietelijoille laajemminkin. Teos on ihailtavan kohe-
rentti: heti teoksen alussa tehdyt késitemaaritelmét ohjaavat johdonmukaisesti teoksen jokaista
lukua ja luvut my6s kommentoivat seké tdydentdvit toisiaan hienosti. Toimitustyo on ollut taltd
osin erittdin onnistunutta.

LAHTEET

Bloch, Ernst. 1986. The Principle of Hope. Volume One. Cambridge, Mass.: The MIT Press.

Linkola, Pentti. 2004. Voisiko eldmd voittaa - ja milld ehdoilla. Helsinki: Tammi.

Lowith, Karl. 1949. Meaning in History. The Theological Implications of the Philosophy of History. Chi-
cago: The University of Chicago Press.



Kirja-arviot 277

Viitahuhta, Taneli. 2017. Pentti Linkola - fasistien legenda. Tutkijaliiton blogi. https://tutkijaliitto.word-
press.com/2017/11/23/pentti-linkola-fasistien-legenda/. Viitattu 8.9.2025.

KIRJOITTAJATIEDOT:

KEIJO LAKKALA

Yhteiskuntatieteiden tohtori, tutkijatohtori
Yhteiskuntatieteiden tiedekunta, Lapin yliopisto
keijo.lakkala@ulapland.fi



