### INTRODUCTION

The past is god, the present and the future am I. In this is revealed the basic universal and timeless principle of genealogy: we are the descendants of gods and of demigods, and immortal through our own descendants. So it is and has been, from one civilisation to the next, in the past as in the present.

The significance of the past with regard to the Islamic world needs to be emphasized; the past lives with even more power in the present. The religious factions which are influential today are in fact inherited from the very earliest years of Islam. Thus history that is old is by no means past, rather the events of the first century AH (7th c. AD) continue to have an enormous influence on the attitudes and viewpoints of those involved in the events of the 1980s.

The background to the schism that took place in the Islamic world and to the birth of different factions was constituted, in the first place, by political factors and not by differing religious viewpoints. Certainly religious factors quickly penetrated everywhere, including politics. So matters of dispute that were originally political then acquired the tone of religious ones. The picture of the course of events given by Arabic source-material is as follows: groupings, separated by religious factors, struggling for the direction and leadership of the community. In reality political disputes were at first caused purely by personality questions, which then led to schism in the newly-formed Islamic community. The influence of religious factors and of the later pattern of events was that the whole schism was seen as having been caused by religious and not political differences of opinion.

When working with early Islamic source-material - whether histories or heresiographies - one should bear in mind that the whole Muslim religious discussion also had its political and social relevance. W.M. Watt has in many contexts drawn attention to these circumstances. It appears that the Muslims were interested in arguing about the past not out of historical

curiosity or an academic interest in history, but because this type of argument about the distant past was the form which discussions of current politics took among the Muslims. "There is a strong tendency among the Shî<sup>c</sup>ites, though it is not unknown elsewhere in Islam, to appear to be discussing past history when in fact one is discussing contemporary politics. There are apparently endless discussions about what happened in 632 on the death of Muḥammad or in 656 when CAlî became caliph, but what the disputants are interested in are the political principles to be followed in the middle of the ninth century." This is why many of the allegations of the past should not be taken at their face value but must be regarded as belonging to the architectonic of the heresiographers and historians.

Making it difficult until a few decades ago to obtain an objective picture of the factions within Islam has been the bias of the source-material: extensive literature on the sects and heresies has been almost completely sympathetic to the Sunnî cause. Early Western Islamic research accepted these Sunnî views rather too innocently. Naturally this was partly due to the fact that those states with which the West had mostly been in direct contact were representatives of Sunnî Islam, and that the majority of Islamic lands subjected to colonialism were Sunnî, with only small or non-existent "heretical" groups.

Firaq literature put forward Sunnî Islam as the genuine Arabian Islam, true to the Koran and to the Sunna of the Prophet. The sects on the other hand stood for all that was foreign to original Islam: pre-Islamic influence and religious concepts which non-Arab converts to Islam had brought with them from their old religions. As an example it may be noted that  ${\rm Sh\hat{i}}^{\rm C}$  ism was considered to be the cause of Persian influences in Islam. Ibn Hazm (died 456/1064) could write that "the reason why most of these sects deserted the religion of Islam is, at bottom, this. The Persians originally were the masters of a large kingdom and had the upper hand over all the nations. They were in consequence possessed with such mighty self-esteem that they called themselves 'nobles' and 'sons'. while the rest of mankind were regarded by them as slaves. But when they were visited (by God) and their empire was taken away from them by the Arabs, - the same Arabs who in the estimation of the Persians possessed the least dignity of all nations, - the matter weighed much more heavily upon them and the calamity assumed double proportions in their eyes, and

thus they made up their mind to beguile Islam by attacking it at different periods." Views of this type were not exclusive to Sunnî circles.  $al\text{-Bust}\hat{\imath}$  (died about 420/1030), who belonged to the milieu of Zaidî  $\text{Mu}^{\text{C}}$ tazilites, considered in his refutation of Ismâ $^{\text{C}}$ îlism that it was a Zoroastrian plot to corrupt Islam.  $^3$ 

Looked at on this basis it is therefore not at all surprising that 19th c. European scholars inspired by Liberalism and Nationalism, such as the Dutchman W.R. Dozy (1820-1883), the Austrian A. von Kremer (1829-1889) and the Frenchman J. Darmesteter (1849-1894) should see and depict Shî<sup>c</sup>ism as the liberal resurrector of the Persian national spirit, as a rebellion of Aryanism against Islam, which in Iran was felt to be foreign and restricting by being Arabian and so Semite. It should be remembered that the myth of the Aryan master race had been put forward at just this time in A. de Gobineau's works (1853-55).

It is nevertheless a fact that  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ism was born as a political opposition party amongst the Arabs in the southern parts of Iraq, and the Arabs took it with them to Persia. Early political  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ism then combined, in this meeting-place of peoples, languages and beliefs that was the southern parts of Iraq, with a non-Arabian messianic element embracing both Semitic and Iranian beliefs. Despite the fact that both before and after the turn of the century notable Islamic scholars such as J. Wellhausen, I. Goldziher and V.V. Barthold had convincingly shown the Arabian origins of  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ism, the myth of an Iranian origin for it has proved tenacious.  $^5$ 

Although we cannot accept the idea of Shî<sup>c</sup>ism as an Iranian counteraction to Arabian Islam, it is worth pointing out the Iranian's present-day attitude to the matter, however emotionally coloured it might be. Seyyed Hossein Nasr has put it succintly with the idea that Shî<sup>c</sup>ite Islam has an intimate connection with the Persian soul. Henry Corbin, an expert on Iranian Islam, has also stressed the same point, "un total dévouement de l'âme iranienne à l'idée shî<sup>c</sup>ite," in his discussion of the philosophical concepts of Shî<sup>c</sup>ism and the Iranian penchant for the relationship between the esoteric and the mystical.

All in all, it may be said that the cultural differences and conflicts that have developed over the centuries are noticeably more significant than the religious differences between Sunnî and  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$ î Islam.

These matters do have a significance for the present when within the sphere of Arabian Islam there is a tendency to give Shî<sup>C</sup>ism the stamp of unbelief and non-Arabism. Above all, this is because in the Persian Gulf states, Iraq and Egypt Khomeini's revolutionary Shî<sup>C</sup>ite Iran is seen as a threat to their own security, as a result of which religious and racial differences are again being heightened. A danger exists that amongst the Arabs  ${
m Sh\widehat{1}}^{
m C}$  ism will once again be indifferently associated with Iranianism and Aryanism, and that it would be held as a faction foreign to Islam. This would mean a return to the assertions of firaq literature, formerly espoused by Western research too. It would be difficult to believe in the possibility of justifying such a return when our knowledge of Shî<sup>c</sup>ism's different forms of manifestation has grown in proportion to the research material made available. Claude Cahen has even compared the significance of this heterodox material for Islamic research to that of the Qumran finds in the unravelling of Judeo-Christian history. 8 This religious split of Sunnism v. Shî<sup>c</sup>ism is consciously being made, in Arab circles, into a question of both race and of belief and unbelief. Then Sunnism is set against Shîcism, carab against cajam (= majûs), and muslim against kâfir. 9

The central pillar of the  ${\tt Sh\widehat{1}}^{\tt C}$  ite faith is their conception and doctrine of the Imam. The Imams were credited with special and unique powers, the most important of which was sinlessness or infallibility  $(ma^{C}s\widehat{u}m)$ , a doctrine which was developed in order to establish the superiority of the Shî<sup>c</sup>î Imams over the Sunnî Caliphs. The Imam is the successor of Muhammad (khalîfatuhû wa-qâ'imun maqâmahû); he is chosen by God, infallible and sinless, perfect and the best man of his age. A Shî<sup>c</sup>ite Imam must be a person with exceptional blessings, the descendant of CAlî, because infallibility was transmitted to the Imams from the Prophet by virtue of their having inherited from him the light of God. This preexistent luminous substance, also called nur Muhammad, was placed by God in Adam's loins and passing through successive generations finally divided into two in the loins of CAbd al-Muttalib, the common grandfather of the Prophet Muhammad and CAlî. From Abd al-Muttalib this divine light passed to Muḥammad's father, CAbdallâh, and CAlî's, Abû Tâlib. With the extinction of Muhammad's male line the divine light manifested itself henceforth in the progeny of CAlî. They were the only rightful Imams; all Shî<sup>c</sup>î groups derive their identities from <sup>c</sup>Alî's descendants.

In putting these views into practice, numerous differing opinions have nevertheless appeared amongst  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ites in the course of time, and different factions inside  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ism have had different persons as the true Imams. Different groupings have then separated from these, and different religious views have also become enmeshed in these originally personal questions, so that the number of different  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ite sects is exceedingly great. The dispersal of  $\mathrm{Sh\hat{1}}^{\mathrm{C}}$  ism is thus primarily founded in quests of power.

II

The contents of this volume are built on genealogical tables. Within their framework an attempt has been made to describe the central branches (the Hasanids and the Husainids) of  $\mathrm{Sh\hat{i}}^{\mathrm{C}}$  ism, the most important people and their geographical diffusion, and those tribes which hold these central figures of early  $\mathrm{Sh\hat{i}}^{\mathrm{C}}$  ite history to be their ancestors. In addition it is intended, within this introduction, to take a brief look at some central concepts and to go into the descendance of the Fâțimids, since some authorities doubt the authenticity of their pedigree.

Even in simply discussing Shî<sup>c</sup> ism, it is very difficult to specify exactly what we really mean by the term, at least up until the 3rd/9th century. Shî<sup>c</sup>a, ahl al-bait and al-ashrâf are concepts of the kind that Norbert Elias has convincingly explained in his discussion of the meaning of the German words Kultur and Zivilisation: "Concepts like these two have something of the character of those words which from time to time make their appearance in some narrower group, such as a family or a sect, a school class or an association, and which say much to the initiate and little to the outsider. They take form on the basis of common experience. They grow and change with the group whose expression they are. The situation and history of the group are mirrored in them. And they remain colorless, they never become fully alive for those who do not share these experiences, who do not speak from the same tradition and the same situation." <sup>10</sup>

 $Sh\hat{\tau}^c at$   $^c Al\hat{\tau}$ . It is possible that  $^c Al\hat{\tau}$  himself would have called the men closest to him his "party, group"  $(sh\hat{\tau}^c a)$ . At any rate it is clear that in the Battle of the Camel in 36/656 and at Siffîn in 37/657 there were

numerous groupings referred to as different "parties". CAlî's supporters are referred to in the sources as both ahl al- $^{C}Ir{a}q$  and  $sh{\hat{t}}^{C}at$   $^{C}Al{\hat{t}}$ ; his opponents as  $sh{\hat{t}}^{C}at$   $^{C}Uthm{a}n$ , because in the Battle of the Camel  $^{C}A$ 'isha, Talha and al-Zubair appeared as the avengers for  $^{C}Uthm{a}n$ 's death, and as  $sh{\hat{t}}^{C}at$   $^{MU}{a}wiya$  or ahl al-Sha'm,  $^{MU}{a}wiya$  being the governor of Syria. What is in question therefore is a general term used to describe those grouped around various individuals. Originally the expression did not have any sectarian connotations with which we are now familiar. In fact until the middle of the 9th century AD Sunnîs could also use the word in contexts which indicate that it should be understood not in its sectarian but in a respectful meaning.  $^{11}$ 

 ${\rm Sh\widehat{1}}^{\rm C}$ a was the designation the sources adopted when dealing with the defenders of the rights of  ${\rm ^CAl\widehat{1}}$  and his progeny;  ${\rm ^CAlids}$  or  ${\rm ^T\widehat{1}}$  ibids were used of persons who could claim descendance from  ${\rm ^CAl\widehat{1}}$ .

<u>Ahl al-bait</u>. It is especially among the  $Sh\hat{r}^{C}$  a that the expression ahl al-bait ("the people of the House") has received its own deeply rooted meaning and historical significance. The idea of ahl al-bait nevertheless has a long prehistory that goes back to the strong clan and family bonds maintained by pre-Islamic Arabs of the distant  $J\hat{a}hiliyya$  era. This name was used for the members of the leading family of the tribe.

The Arabian community was founded on a tribal system where actual or fictitious descent from a common ancestor was considered central. The order of precedence between the tribes was governed by how renowned each tribe's forefathers were. The same factors affected the estimation in which the different clans were held within the tribes: often those families with the more highly esteemed forefathers were also the leaders of their tribes. For individuals too the glory of one's forefathers meant more than just an illustrious past, since "personal fame and merit counted for little in securing for oneself an exalted position; it was inherited fame and inherited merit which confirmed proper estimation in the society." Bearing this in mind, it is easier to understand how, throughout the history of Islam, belonging to the ahl al-bait (however it is understood in each case) has been the starting-point for a political and/or religious quest for power.

Behind all the different interpretations of the *ahl al-bait* concept in Islamic times are the two passages in the Koran where it is mentioned,

and the explanations they have received in different interpretations; in addition there is one instance of the from ahl bait (28:11/12). The ahl al-bait which appears in the sura of Hûd (11:76/73) leaves no room for interpretation as it is a question of Abraham's ahl. On the other hand the ahl al-bait in the sura "The confederates" (33:33) gives free rein for interpretation: "... People of the House, God only desires to put away from you abomination and to cleanse you". Because the previous verse concerns exhortations to the Prophet's wives, the ahl al-bait in this verse is understood as describing the Prophet's family. Adding to these problems have been two hadîths with such scope for interpretation that they have led to an exceedingly great number of families and individuals being counted as ahl al-bait. These hadîths are hadîth al-thaqalain and hadîth al-kisâ'/hadîth al-²abâ' ("tradition of the mantle").

Two variants of the <code>hadîth al-thaqalain</code> exist. In connection with the "farewell pilgrimage" to Mecca in March 632 the Prophet Muḥammad spoke to the faithful saying, according to the first variant "Two things I leave you, as long as you adhere to them you will not go astray: the book of God, which is a rope from heaven to earth, and my Sunna". Whereas the second variant says "Two things I leave you, as long as you adhere to them you will not go astray: the book of God, which is a rope from heaven to earth, and my family". Furthermore, different sources display in both places a certain degree of variation in their wording.

In the hadîth al-kisâ' we are told how the Prophet Muhammad went out one morning wearing a black cloak. He took first Fâtima, then <sup>C</sup>Alî and then al-Ḥasan and al-Ḥusain under his cloak, hugging them and quoting from the Koran (33:33): "People of the House, God only desires to put away from you abomination and to cleanse you." These five make the ahl al-bait of the Shî<sup>C</sup>a. The Shî<sup>C</sup>a limit the Family (which they call by preference citra) to the ahl al-kisâ', and they interpret the Koranic ahl al-bait (33:33) through this hadîth al-kisâ'. The Abbâsids had their counterpart of this hadîth, where Muhammad threw his cloak over his uncle al
CAbbâs and his sons.

In 1935 Rudi Paret presented an interesting analysis of the concept of ahl al-bait. In his opinion it was possible to understand it in the sense of "Leute des Gotteshauses", in other words followers of the Ka<sup>c</sup>ba cult. 13

In fact, already al-?abarsî had in his Koran commentary mentioned this explanation. He states that al-bait is bait al-harîm and ahl in this connection are those who fear God, <sup>14</sup> that is the "Leute des Gotteshauses" in Paret's terminology.

This interpretation by al-Ḥabarsî/Paret gains historical support from the fact that pre-Islamic Arabs often had their own tribal deities who were worshipped in prescribed places. These places might be springs, certain trees or rocks, which in the course of time might become established as a sanctuary (bait) for many tribes. In these sanctuaries one of the tribe's most highly esteemed clans would serve as guardian in the absence of a proper priesthood. These guardians were the first regular ahl al-bait, and to pre-Islamic Arabs the ahl al-baits of different tribes constituted a kind of Arabian aristocracy (buyûtât al-cArab). The Prophet Muḥammad's clan Banû Hâshim were for generations commonly recognized as the guardians of the Kacba and accordingly the ahl al-bait of Mecca. 16

The vagueness of the term ahl al-bait and the possibilities offered by this vagueness for furthering the interests of one's own party led in the course of time to the term being used for quite different groups. The term has both a narrower and a broader meaning: at its narrowest it includes only  $^{\rm C}{\rm Al}\hat{\rm l}$ 's and Fâṭima's descendants (with, in some cases, Fâṭima's side being particularly stressed), the next step being  $^{\rm C}{\rm Al}\hat{\rm l}$ 's descendants in general, and at its broadest the whole Hâshim clan.

However it is not possible in this context to go deeper into the disputed question of whether the "Abbâsids enlarged on the use of the term ahl al-bait so that it would cover them too, or whether the Shî ites restricted its use to suit their own purposes, not to mention all the other contexts in which the term appears throughout the Umayyad era and in the early stages of "Abbâsid rule." C.E. Bosworth is clearly correct in suggesting that "it was of course this argument [the innate quality of the "Abbâsids qarâba, kinship with the Prophet, through the special status of the paternal uncle al-"Abbâs in relationship to his brother's son Muḥammad] (foreshadowed in the later years of al-Manṣûr's caliphate and fully proclaimed by the publicists of his son al-Mahdî, whilst the "Abbâsids had until then based the legitimacy of their rule on a purely juridical fact: the transfer by "Alî's grandson Abû Hâshim "Abd Allâh b. Muḥammad b. al-Ḥanafiyya of his rights by waṣiyya to Muḥammad b. "Alî b. "Abd Allâh b. al-"Abbâs) which widened [my italics/Kö]

the concept of the *ahl al-bayt*, from the sense in which the Sî<sup>c</sup> a had narrowed [my italics/Kö] down the Qur'ânic term to mean only the family of Alî, to include the Prophet's agnates, the parallel line of his uncle and first cousins through al-Abbâs and not merely through Abû Tâlib and Alî." 18 It was after this development that there grew up amongst the Shî<sup>c</sup> ites the habit of stressing the significance of Fâṭima's descendants; to the early Shî<sup>c</sup> ites it was descent in the male line which had been significant.

What attitude to take towards the Prophet's wives has also been problematical. Should they be regarded as belonging to ahl al-bait? As already mentioned, the passage in the Koran which in the opinion of the commentators refers to the Prophet's ahl al-bait deals specifically with exhortations either to the Prophet's wives separately, or possibly to women of the Islamic faith in general. Sunnî commentators generally include the Prophet's wives in ahl al-bait. 10 on the other hand al-Tabarsî as a Shîcite considers that there is no foundation for a man's wife being of his ahl al-bait. This is also stated in a tradition quoted by al-Alûsî, where it is said that a woman cannot be considered as belonging to a man's ahl al-bait, because she is married to him for some time and then when divorced returns to her father and kin. One of the reasons for the Shîca not to include the Prophet's wives in ahl al-bait has been to exclude A'isha.

Salmân al-Fârisî is also, according to some versions, included among the ahl al-bait. 24 This has been of some consequence in the conceptions held by the Imâmîs, or as Henry Corbin observes: "Ce n'est pas par une filiation extérieure charnelle (nisbat sûrîya) mais par une filiation spirituelle (nisbat ma nawîya) que Salmân est devenu 'membre de la Famille du Prophète' [...] l'adoption de Salmân implique que le term de Famille, de Maison (Bayt), ne concerne pas la famille charnelle, extérieure (bayt sûrî), comprenant aussi bien les épouses et les enfants, mais la 'Famille de la connaissance, de la gnose et de la sagesse' (Bayt al-cilm wa'l-ma rifat wa'l-hikmat)." 25

al-Ashrâf. The pre-Islamic Arabs had several ways of using the word sharîf (pl. ashrâf, shurafâ'). What interests us here is the use of the word in Islamic times and in connection with the conception of ahl al-bait. As the expression ahl al-bait shifted from meaning the leading clans in the Arab tribal system to connote the Prophet's family (and we

may understand it either in its narrower or its broader sense) the concept of sharaf followed in company. To belong to the ahl al-bait of the Prophet meant belonging to the Arab-Islamic aristocracy and the members of it were by right called ashrâf.

According to al-Suyûtî the honorific title ashrâf was in the beginning used of everyone belonging to the ahl al-bait (in the broader sense of Banû Hâshim); that is to say not only of the descendants of CAlî (i.e. the Hasanids, the Husainids and the progeny of Muhammad ibn al-Hanafiyya) but it was also conferred on the descendants of Alî's brothers Jacfar and Aqîl and his uncle al-CAbbâs, all of whom, in fact, are mentioned in a version of the hadîth al-thaqalain as belonging to the ahl al-bait. During the 4th/10th century certain restrictions were placed on the use of this honorific title. In Baghdad it is restricted to the Tâlibids and Abbâsids; in Egypt after the take-over of the Fâṭimids the title is given only to the offspring of al-Hasan and al-Husain.

R.B. Serjeant has pointedly demonstrated the significance of the ashrâfs in his inaugural lecture at the School of Oriental and African Studies in 1956: "There can be few aristocracies with so long a history as the posterity of Muḥammad the Arabian Prophet, certainly no aristocracy so widely disseminated over Asia and Africa, playing century upon century an important and consistent role in the Islâmic community." <sup>29</sup>

#### III

The Fâţimid pedigree. The story is told that when the Fâţimid Caliph al-Mu<sup>C</sup>izz came to Egypt and was questioned concerning his pedigree and his proofs, he half-drew his sword from his scabbard and said: "This is my pedigree", and then scattered some gold among the questioners saying "and these are my proofs." Although this is certainly just an amusing story it is successful in depicting the uncertainty that was as prevalent then as it still is now concerning the claims of the Fâţimid genealogy. Moslem historians have been divided into two camps on the question of the legitimacy of the Fâţimid origin. It is noteworthy, however, that no real dispute as to the genuineness of the Fâţimid pedigree arose until the year 402/1011, when the CAbbâsid Caliph al-Qâdir summoned to

his palace the notables of Baghdad to sign a manifesto declaring that his Egyptian rival al-Hākim was not of Fāṭimid descent. The manifesto was signed by both Sunnī and Shī<sup>c</sup>î scholars. <sup>31</sup> The research which has been carried out in recent years seems to strengthen rather than weaken the claims of the Fāṭimids to be true lineal descendants of the Prophet and his daughter Fāṭima. <sup>32</sup>

It was really only after the death of Ja<sup>c</sup> far al-Sâdiq in ca 148/765 that the sects of Shî<sup>c</sup>a - such as the Zaidiyya, the Ismâ<sup>c</sup>îliyya, and what was to become the Ithnâ<sup>c</sup>ashariyya - began their gradual formation. The succession after the sixth Imam the Husainid line, Ja<sup>c</sup> far al-Sâdiq, was disputed between his sons Ismâ<sup>c</sup>îl and Mûsâ al-Kâzim. Mûsâ's line ended with the ghaiba of the Twelfth Imam known as Muḥammad al-Mahdî ca 260/874. Ismâ<sup>c</sup>îl, whose claims were accepted by the sect known as Ismâ<sup>c</sup>îliyya, sired a line of Imams from which came the Fâtimid Caliphs. Of all the Shî<sup>c</sup>îs the Ismâ<sup>c</sup>îliyya have split the most often and present the most intricate picture. They lived in fairly obscure circumstances from the time of their break in 148/765 until the Fâtimids' stunning take-over of Ifrîqiya in 296/909.

The name  $\operatorname{Isma}^{c}\widehat{\mathbf{1}}$  liyya was originally used by the heresiographers in connection with those who professed the Imamate of  $\operatorname{Isma}^{c}\widehat{\mathbf{1}}$  libn  $\operatorname{Ja}^{c}$  far alsadiq. But, as S.M. Stern has observed, there seems to be little to connect these sects of the  $\operatorname{2nd}/8$ th century with the  $\operatorname{Isma}^{c}\widehat{\mathbf{1}}$  movement as we use the word. According to Stern, the  $\operatorname{Isma}^{c}\widehat{\mathbf{1}}$  movement does not appear until a hundred years later, in the middle of the  $\operatorname{3rd}/9$ th century, as a large scale missionary movement.

There is a striking parallel between the take-overs of the two caliphates with universal pretensions, the CAbbâsids and the Fâṭimids. The Fâṭimids, following the Abbâsid precedent, began their revolutionary propaganda work in remote areas - first in the Yemen, and then in the westernmost extremes of the Islamic Empire (comparable to the far away Khurâsân of the Abbâsids')-, where they established and proclaimed themselves as Caliphs. By descent and by divine choice, so they claimed, they were the sole rightful heirs to the Caliphate of all Islam, which they intended to take from the Abbâsids as the Abbâsids had taken it from the Umayyads.

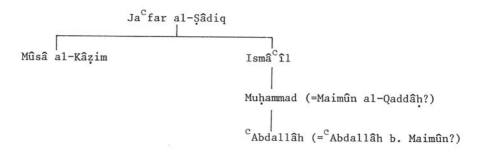
In the year 280/893 Abû <sup>C</sup>Abdallâh al-Shî<sup>C</sup>î was sent to Maghrib from Yemen where he had been trained as an Ismâ<sup>C</sup>îlî missionary. He spent sixteen

years organizing the people in North Africa both socially and militarily, finally throwing the Aghlabid rulers out of Ifrîqiya in 296/909. Then he went to Sijilmâsa and released from its prison the real Imam al-Mahdî Sa<sup>C</sup>îd ibn al-Ḥusain, for whom he had been the forerunner. But who was this Sa<sup>C</sup>îd ibn al-Ḥusain also called <sup>C</sup>Abdallâh and <sup>C</sup>Ubaidallâh, the founder of the Fâṭimid dynasty?

There is an abundance of varying pedigrees for the Fâṭimids, provided both by enemies and supporters. The main reason for this lies in the fact that the Fâṭimids, though always vehemently claiming descent from Fâṭima, never made any official attempt to trace and lay bare their genealogy. Some attempts to do so, both by earlier Muslim scholars and modern Western ones, will be described in the following, despite the fact that M.A. Shaban may well be right in claiming that a disproportionately large amount of research has been done on the birth certificate of the first Fâṭimid ruler. 35

Ismâ<sup>C</sup>îl, son of Ja<sup>C</sup>far al-Ṣâdiq, the sixth Imam, died in or about the year 143/760, about five years before his father. Nevertheless - and despite the fact that certain circles considered Ja<sup>C</sup>far to have renounced him in favour of his younger brother Mûsâ al-Kâzim - one group regarded Ismâ<sup>C</sup>îl as the seventh Imam and as therefore in a position to pass on the Imamate in his turn to his young son Muḥammad.

In connection with Imam Muḥammad, there appears in tradition a person by the name of Maimûn al-Qaddâḥ. According to one viewpoint Imam Muḥammad and Maimûn were one and the same person; in addition they both had a son called <sup>C</sup>Abdallâh, likewise seen by some to be one person:



Bearing in mind that these forefathers of the Fâțimids lived at a period when the Ismâ<sup>c</sup>îliyya was an underground revolutionary movement, it is not so strange that the events of the period should be shrouded in mystery.

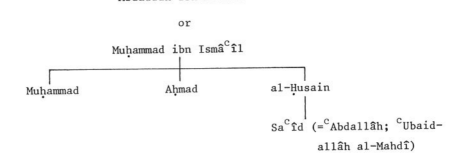
It is also possible that the real Imam Muḥammad and his descendants used Maimûn al-Qaddâḥ and his descendants as "doubles" so as to divert their <sup>C</sup>Abbâsid pursuers. <sup>36</sup> The enemies of the Fâṭimids did not, however, admit the descent of the Fâṭimid dynasty from Muḥammad ibn Ismâ<sup>C</sup>îl, but from <sup>C</sup>Abdallâh ibn Maimûn al-Qaddâḥ.

Then we have the possibility of adoption in the complex relationship of the al-Qaddâḥs' and the progeny of Ja<sup>C</sup>far al-Ṣâdiq. Rashîd al-dîn, the Persian historian, has a passage where Maimûn al-Qaddâḥ entrusts his son <sup>C</sup>Abdallâh to Muḥammad ibn Ismâ<sup>C</sup>îl saying, "Physical parenthood results only from the material birth of the child, whereas spiritual parenthood results from the attachment one has for a certain person [...] <sup>C</sup>Abdallâh is the son of Muḥammad ibn Ismâ<sup>C</sup>îl, his heir apparent." Rashîd al-dîn concludes by saying, "When <sup>C</sup>Abdallâh reached the age of 17, Maimûn al-Qaddâḥ proclaimed him Imâm, and the Shî<sup>C</sup>ites made no objection to recognising him as such." <sup>37</sup>

Abû al-Qâsim al-Bustî, the Zaidî Mu<sup>c</sup>tazilite authority who wrote a refutation of Ismâ<sup>c</sup>îlism, claims that <sup>c</sup>Abdallâh ibn Maimûn won over to his teaching Muḥammad ibn Ismâ<sup>c</sup>îl ibn Ja<sup>c</sup>far al-Şâdiq. They were both forced to escape because of the <sup>c</sup>Abbâsid persecution to the neighbourhood of al-Kûfa where Muḥammad died. <sup>c</sup>Abdallâh, however, kept his death secret until Muḥammad's son Muḥammad grew up. <sup>38</sup>

Concerning this Muḥammad, some authorities say he is Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ismâ  $^{\text{C}}$ 11, others that he is Muḥammad ibn  $^{\text{C}}$ Abdallâh ibn Maimûn al-Qaddâḥ. In any case the  $da^{\text{C}}wa$  remained secret and its leaders Muḥammad, his brothers Aḥmad and al-Ḥusain, and nephew Sa $^{\text{C}}$ 10 ibn al-Ḥusain were persecuted; in the days of Sa $^{\text{C}}$ 10 the  $da^{\text{C}}wa$  became public.

CAbdallâh ibn Maimûn



So here we have the Imam al-Mahdî Sa $^{\rm c}$ îd ibn al-Ḥusain whom Abû  $^{\rm c}$ Abdallâh al-Shî $^{\rm c}$ î released from the prison in Sijilmâsa where he had landed in an attempt to join his followers in North Africa. But as we know the underground conspiracy eventually turned into a victorious revolution.

In 1958 the well known authority on Fâṭimid history, Dr. Husayn F. al-Hamdani published a letter said to be written by the first Fâṭimid Caliph and addressed to one of his followers in Yemen. The letter makes it clear that Ja<sup>C</sup>far al-Ṣâdiq did not appoint either Ismâ<sup>C</sup>îl or Mûsâ al-Kâzim to be his successor, but another of his sons whose name was <sup>C</sup>Abdallâh: "Every Shî<sup>C</sup>ite schism clung to one of the four sons of Ja<sup>C</sup>far ibn Muḥammad, viz. Mûsâ, Ismâ<sup>C</sup>îl, Muḥammad and <sup>C</sup>Abdallâh [...] The legitimate Imâm, however, was <sup>C</sup>Abdallâh ibn Ja<sup>C</sup>far, but the knowledge of his rank as Imâm was possessed only by the Gates (Bâbs) and confidents as a measure of safety for him." <sup>40</sup>

In order to divert persecutors <sup>C</sup>Abdallâh's son Muḥammad assumed the ancestry of Ismâ<sup>C</sup>îl as a camouflage; he and his followers referred to the Imamate of <sup>C</sup>Abdallâh by calling him Ismâ<sup>C</sup>îl, and to himself as Muḥammad More confusion was created because the Imams had several esoteric names in addition to their real ones. So, in addition to calling himself Muḥammad ibn Ismâ<sup>C</sup>îl, he adopted the name of his client Maimûn. Muḥammad ibn Ismâ<sup>C</sup>îl's (i.e. Muḥammad ibn <sup>C</sup>Abdallâh's) son <sup>C</sup>Abdallâh assumed the name <sup>C</sup>Abdallâh ibn Maimûn, which gave rise to the above-mentioned story that <sup>C</sup>Abdallâh ibn Maimûn al-Qaddâḥ was the real progenitor of the Fâṭimid dynasty. <sup>41</sup>

The real name of the Mahdî's (the writer of the letter) predecessor was Muḥammad ibn Aḥmad, although he was known by the name of his brother al-Ḥusain ibn Aḥmad. Muḥammad (called al-Ḥusain) vested in his nephew Sa<sup>c</sup>îd ibn al-Ḥusain ibn Aḥmad the Imamate till his son <sup>c</sup>Alî ibn Muḥammad ibn Aḥmad could take over from him; <sup>c</sup>Alî, however, died on his way to al-Maghrib. <sup>42</sup> So Sa<sup>c</sup>îd served as a substitute for his cousin <sup>c</sup>Alî and when Sa<sup>c</sup>îd died it was the son of <sup>c</sup>Alî, Muḥammad al-Qâ'im, who became the second Caliph of the Fâṭimid dynasty.



So were the Fâṭimids the descendants of Fâṭima through Ismâ<sup>c</sup>îl or possibly through <sup>c</sup>Abdallâh? Or were they the descendants of Maimûn al-Qaddâḥ? In the end the answer to this is not, nor has it been, particularly significant; in the early 10th century AD enough people believed in their claim to be descendants of the Prophet through his daughter Fâṭima to make it possible for them to rise to power in North Africa. And bearing in mind the movement's underground and clandestine nature we must - for the time being at least - be satisfied with this.

### Notes to the Introduction

- 1. W.M. Watt, Islamic philosophy and theology, Edinburgh 1979 (first publ. 1962), 50.
- 2. al-Milal wal-niḥal. Engl. tr. by I. Friedlaender, JAOS 28(1907)35f.
- 3. S.M. Stern, "Abu'l-Qâsim al-Bustî and his refutation of Ismâ<sup>c</sup>îlism", JRAS 1961, 20, 25, 31; also in *idem*, Studies in early Ismâ<sup>c</sup>îlism, Jerusalem 1983, 306, 310, 316 (=fol. 18r).
- 4. B. Lewis, "The significance of heresy in the history of Islam", in idem, Islam in history, London 1973, 218f.
- 5. H.A.R. Gibb has summarized in eight points the facts showing that Shî<sup>C</sup>ism was not a natural outcome of the national Iranian genius. This list can be found in A.J. Toynbee, A study of history I, London 1962 (first publ. 1934), 400ff.
- 6. Ideals and realities of Islam, London 1979 (first publ. 1966), 148.
- En Islam iranien. Aspects spirituels et philosophiques I: Le shî<sup>c</sup>isme duodécimain, Paris 1971, 12.
- 8. "Avant-propos", in L'Elaboration de l'Islam, Paris 1961, 2.
- 9. For an interesting (though may be not fully convincing) discussion of a trend line linking the 8th and 20th centuries in which different species (khalîfiyya, islâmiyya, şalîbiyya, <sup>c</sup>uthmâniyya, gharbiyya, maḥalliya, umamiyya) form the genus shu ûbiyya see S.A. Hanna & G.H. Gardner, "Al-Shu ûbiyyah up-dated. A study of the 20th century revival of an eight century concept", MEJ 20(1966)335-351. Today's conflict, looked at in this way, might form a new link in this trend line of contrasts seen and experienced as shu ûbiyya.
- 10. The civilizing process, vol. 1: The history of manners, New York 1982 (first publ. in German 1939), 6f; in addition it must be remembered, "that Shî<sup>c</sup>ism, as it is described by the heresiographers, did not exist before the last quarter of the ninth century". (W.M. Watt, The formative period of Islamic thought, Edinburgh 1973, 38.)
- 11. W.M.Watt, "The great community and the sects", in G.E. von Grunebaum (ed.), Theology and law in Islam. Second Giorgio Levi Della Vida Biennial Conference, Wiesbaden 1971, 35f. In any case it should be remembered that an emotionally sympathetic attitude towards the CAlîds was

not unknown for considerably later scholars who represented comparatively strict Sunnism, of whom al-Maqrîzî can be mentioned as an example. (C.E. Bosworth, "Introduction" to idem, Al-Maqrîzî's "Book of contention and strife concerning the relations between the Banû Umayya and the Banû Hâshim", Manchester n.d., 37) It is another question from what date onwards we can speak of actual Sunnism; traditional Sunnî orthodoxy probably took shape only at the turn of the 5th/llth century with Caliph al-Qâdir's (381/991-422/1031) counter to the Fâţimids, as demonstrated by Erika Glassen, Der mittlere Weg: Studien zur Religionspolitik und Religiosität der späteren Abbasiden-Zeit, Wiesbaden 1981, 9.

- 12. S.H.M. Jafri, The origin and development of Shi<sup>c</sup>a Islam, London & Beirut 1979, 5. See also H.M.T. Nagel's interesting article "Some considerations concerning the pre-Islamic and the Islamic foundations of the authority of the Caliphate", in G.H.A. Juynboll (ed.), Studies on the first century of Islamic society. Papers on Islamic history, vol. 5, Carbondale and Edwardsville 1982, 177-197.
- 13. R. Paret, "Der Plan einer neuen, leicht kommentierten wissenschaftlichen Koranübersetzung", in Orientalische Studien Enno Littman zu Seinem 60. Geburtstag am 16. September überreicht, Leiden 1935, 128ff.
- 14. Majma<sup>c</sup> al-bayân VII-VIII, Beirut n.d., 356.
- 15. S.H.M. Jafri, op. cit., 6f.
- 16. al-Tabarî, Ta'rîkh al-rusul wal-mulûk I, 2787.
- 17. On the debate over ahl al-bait, see for example M. Sharon, "The Cabbasid da wa re-examined on the basis of the discovery of a new source", Arabic and Islamic Studies, Bar-Ilan Departmental Researches I, Ramat Gan 1973, xxix + n. 23; W.M. Watt, The formative period of Islamic thought, Edinburgh 1973, 39; P. Crone, Slaves on horses, Cambridge 1980, 68; C.E. Bosworth, Al-Maqrîzî's "Book of contention and strife concerning the relations between the Banû Umayya and the Banû Hâshim", Manchester n.d., 12; R.B. Serjeant's review of C.E. Bosworth's book in JRAS 1982, 57; E.L. Daniel, "The anonymous 'History of the Abbasid family' and its place in Islamic historiography", IJMES 14(1982)427, 434 (n. 53).
- 18. C.E. Bosworth, "Al-Maqrîzî's epistle 'Concerning what has come down to us about the  $Ban\hat{u}$  Umayya and the  $Ban\hat{u}$   $l^{-c}Abb\hat{a}s$ '", in W. al-Qâdî (ed.),

- Studia Arabica & Islamica. Festschrift for Iḥsân <sup>C</sup>Abbâs. Beirut 1981, 44.
- 19. M.G.S. Hodgson, "How did the early Shî<sup>c</sup>a become sectarian?",

  JAOS 75(1955)1; C. Cahen, "Points de vue sur la 'Revolution

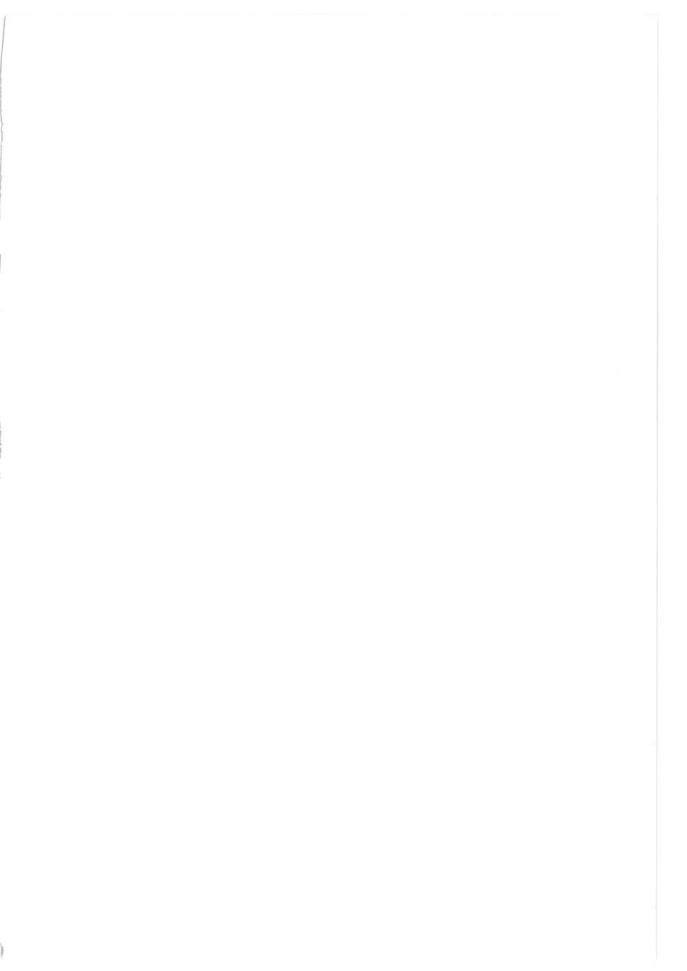
  cabbâside'", RH 230(1963)304f.; M. Sharon, art. cit., xxixf.;

  The emphasis on Fâțima also came to light in traditions where it was made clear that al-Ḥasan's and al-Ḥusain's descendants trace their ancestry to Fâțima, while others' children trace it to their fathers, as for example al-Suyûţî, al-Risâla al-sulâla al-Zainabiyya,

  MS Leiden Or. 2968 (=MS Ar. 2326), fol. 119v.
- 20. R. Paret, art. cit., 127 n. 1.
- 21. See for example al-Ţabarî, Jâmi<sup>c</sup> al-bayân XXII, Cairo 1954, 8; al-Zamakhsharî, Tafsîr al-kashshâf II, Cairo 1948, 538.
- 22. Majma<sup>c</sup> al-bayân V-VI, Beirut n.d., 180.
- 23. Tafsîr rûh al-ma<sup>c</sup>ânî XXII, Beirut n.d., 14, 16.
- 24. Ibn Sa<sup>c</sup>d, Kitâb al-tabaqât al-kabîr, ed. E. Sachau et al., Leiden 1904-21, vol. IV:1, 59.
- 25. H. Corbin, op. cit., 264. Clearly, the birth of traditions where the archangel Gabriel is taken as belonging to ahl al-bait have been inspired by the same "filiation spirituelle".
- 26. al-Risâla al-sulâla al-Zainabiyya, fol. 121r-121v.
- 27. al-Alûsî, Tafsîr rûḥ al-ma<sup>c</sup>ânî XXII, beirut n.d., 14, 16; I. Goldziher et al., "Ahl al-bayt", EI<sup>2</sup>.
- 28. C. van Arendonk, "Sharîf", EI<sup>1</sup>; A. Mez, The renaissance of Islam, London 1937, 149.
- "The Saiyids of Ḥadramawt", in idem, Studies in Arabian history and civilisation. Variorum Reprint CS145, London 1981, VIII:3.
- 30. Ibn Khallikân, Kitâb wafayât al-a<sup>c</sup>yân 2, Bûlâq 1275 AH, 326f.
- P.K. Hitti, History of the Arabs, London 1961, 618; E. Glassen, op. cit., 9f.
- 32. B. Dodge, "Al-Ismâ<sup>c</sup>îliyyah and the origin of the Fâṭimids", MW 49(1959)303.

- 33. S.M. Stern, "Ismâ<sup>c</sup>îlîs and Qarmațians", in L'Elaboration de l'Islam, Paris 1961, 100f.; also in *idem*, op. cit., 290f.
- 34. B. Lewis, "An interpretation of Fâṭimid history", in Colloque International sur l'Histoire du Caire, Cairo n.d., 288; *idem*, "Egypt and Syria", in P.H. Holt & A.K.S. Lambton & B. Lewis (eds.), The Cambridge History of Islam, vol. I: The central Islamic lands, Cambridge 1971, 184. This comparison of the rise of the CAbbâsids in Khurâsân with that of the Fâṭimids in Tunisia has been questioned by M.A. Shaban, Islamic history: A new interpretation, vol. 2: A.D. 750-1055(A.H. 132-448), Cambridge 1976, 189, who considers it indefensible.
- 35. M.A. Shaban, op. cit., 188.
- 36. B. Dodge, art. cit., 298f.
- 37. As quoted in B. Lewis, The origins of Ismac îlism, Cambridge 1940, 46f.
- 38. Arabic text as quoted by S.M. Stern, art. cit., JRAS 1961; also in idem, op. cit., 319 (fol. 18v-19r); transliterated text in the JRAS 1961, 33f.
- 39. al-Bustî, loc. cit.
- 40. H.F. al-Hamdani, On the genealogy of Fatimid Caliphs. Publications of the American University at Cairo School of Oriental Studies.

  Occasional Papers No. 1, Cairo 1958, 9 (Arabic text), 12 (English translation).
- 41. ibid., 17f.
- 42. ibid., 19f.



# إستهلاك

غالبا ما يلقى المرئ في مشرق العالم الاسلامي ومفربه اشخاصا يقولون بانحدارهم مسن سلالة النبي عبر ابنته فاطمة وقد نختلف بالرائى حول صحة شجرة النسب التي يقد مسها كل واحد منهم بيد ان النفوذ والتقدير الذى يتمتعون به كذرية منجدرة من النبي مباشرة كانا ومازالا عظيمين .

وقد اريد من هذا الكتاب الذى يضم بين دفتيه اشجار النسب تلك اقتفاء اثار سلالة فاطمة بنت النبي محمد حتى بضعة قرون تلت قيام الاسلام وتتبع انتشارهم الجفرافي وتلك القبائل التي تعتبرهم اجدادا لها . والحقائق التي يتضمنها كتابنا هذا قد نقلت عن اشهر كتب الانساب الاسلامية والى هذا فمن مصدر اقل شهرة ولكنه كبير الاهمية في عرضه لتا "ثير نرية فاطمة في شمال افريقيا .

مصادرنا التي عنها نقلنا مواد كتابنا هي التالية :

- ر عمدة الطالب في انساب ال ابي طالب للداو دى الشهيربابن عنبه الحسني طبعة بوماى الهند (د.ت)
- ٢-جمهرة انساب العرب لابي محمد علي بن احمد بن سعيد بن حزم الاندلسي
   طبع في مصر ١٩٦٣ بعناية عبد السلام محمد هارون
- ٣- كتاب نسب قريش لابي عبدالله المصعب بن عبدالله بن المصعب الزبيرى طبع في مصر بعناية ٢٠ . ليفي . بروفنسال
- ٤ كتاب الاعتبار والتواريخ الاخبار لا بي العباس احمد بن الشيخ عبد الله البركوى و
   هو مخطوط .
- ٥- جمهرة الانساب لابن الكلبي هشام بن محمد نشر في ليدن ١٩٦٦ بعناية ورنر كاسكل و سترنسويك في مجلدين .
  - ٦- معجم القبائل العربية لعمر كحالة طبع في دمشق في ثلاثة اجزاء .
  - γ- كتاب الانساب للسمعاني نشر في ليدن في مجلد ضخم بثلاثة خطوط .

مصادرنا هذه تختلف فيما بين بعضها البعض في تفاصيل صغيرة غير ذات شائن وهذا امسر طبيعي اذا اخذ تبعين الاعتبار الاهتمامات الشخصية التي تتضمنها مثل هذه المولفات و لكنها في مجملها ، فان رسالتها الاساسية تتفق فيما بين بعضها البعض الى ابعد حد ممكن ولقد كان من الممكن لمولسفا هذا ان ينتفخ الى حدود غير مستساغة فيما لو سجللنا كسل الاختلافات بين النصوص وعليه فلقد اقتصرنا على الاختلافات التي تظهر حول الاشخاص الاساسيين وذرياتهم فاوردناها في هوامش خاصة .

نود هنا، لمخيرا ، توجيه شكرنا الحار الى قسم الخدمات الاجنبية في مكتبة جامعة هلسنكي حيث المدنا بالمراجع اللازمة وبعضها عسير المنال ، والى السيد مايك فوللر حيث تفضل بمراجعة النص الانكليزى ونقلته وللاتهة ايرملي برهو قبل غيرها لتفضلها بنسخ الواح النسب وبعضها عسير وشاق فعلا ،على الالة لتظهر بمظهر لائق ومقبول .

# مقدمة

الرب هو الماضي ، وانا الحاضر والمستقبل ، بمثل هذه العبارة يمكن اختصار المداء الكوني والخالد لعلم الانساب ، فنحن ذرية الهة او انصاف الهة ونحن خالــــدون بذريتا وهذا ما يجده المرء في الثقافات في ماضيها وحاضرها على حد سواء .

اما اهمية الماضي فيما يتعلق بالعالم الاسلامي فهذا امر لابد من تا كيده ان ان الماضي يحيا في الحاضر وبقوة فالجماعات الدينية ذات التا عثير في زمننا هذا انما هي متوارثة منذ سنين الاسلام الاولى وعليه فالتاريخ العتيق ليس بالغابر عليي الاطلاق بل ان حركات القرن الهجرى الاول / الميلادى الرابع، تستمر لتكتسبتا عثيرا ها على مواقف ووجهات نظر من تستغرقهم حركات العقد الثامن من قرننا هذا .

ان خلفية الشقاق الذى ساد العالم الاسلامي ومولد الجماعات المختلفة قد قلاما على اساسعوا مل سياسية بالدرجة الاولى وليسعلى اساساختلاف في وجهات النظر الدينية ، وبالتا كيد فإن العوامل الدينية قادرة على التغلغل الى كل مكان بما في ذلك السياسة وعليه فمواد النزاع قد كانت سياسية اصلاثم اتيح لها ان تصطبيع بالصبغة الدينية بيد ان المراجع العربية القديمة تصور مسار الاحداث كما يليي : توزعت الجماعة بسبب من عوامل دينية مختلفة حول اتجاه وامامة الامة ولكن والحق يقال ان مبدا امر النزاع انما كان مسائلة شخصية بحتة ادت فيما بعد الى التصدع في الامة الاسلامية الوليدة ولكن تا ثير العوامل الدينية ونمط الاحداث المتا تخسر كان في وصف التصدع على انه نتيجة تباين في الاراء الدينية لا السياسية .

عند ما يعمل المروسط المراجع الاسلامية المبكرة \_ سواء كانت معنية بالتاريخ امهالغرق \_ فان عليه ان يضع نصب عينيه حقيقة ان لكل اتجاهات الجدل الدينية الاسكلامية ابعادها السياسية والاجتماعية وقد لفت و م م واط الانتباه في حالات عديدة الى الملابسات هـــذه .

ويدوان اهتمام المسلمين بمناقشة الماضي لم يكن سببه حب استطلاع وستكشاف للتاريخ ولا كان اهتماما اكاديميا به بل كان لائن مثل هذا الضرب من الجدل والخوض في ماض بعيد انما كان شكلا تتشكل فيه نقاشات المسلمين للسياسة المعاصرة: "" ثم "نــزعــة قوية لدى الشيعة ـ وان تكن ليست بالمجهولة عند سواهم من المسلمين ـ للظهـــور بمظهر من يخوض في الماضي في حين انهم يناقشون في الحقيقة واقع السياسة الانيــة وبيدوان ثمـّة حوارات لا تتتهي عما حدث في العام ٢٣٢ عند وفاة النبي وماحــدث في العام ٢٥٦ ابلّان تولي علي الخلافة ،ولكن ما يعني المتناقشين هي المبادئ الاساسية التي يجب تائلّرها في منتصف القرن التاسع" وفي هذا تفسير لمسائلــة لم لا يجب اخذ المزاعم المعنية بالماضي على اساس قيمتها الظاهرة بل يجب النظــر

اليها على انها تخص مهندسي ادب الفرق والمورخين.

وحتى بضعة عقود خلت فان تحامل المراجع القديمة وتحيزها جعل من العسير تماما الحصول على صورة موضوعية للفرق داخل الاسلام ان كان ادب الفرق والمذاهـــب متعاطفا تماما مع القضية السنية وكان البحث الاسلامي في الفرب قد تبنى وجهات النظر السنية بكثير من السذاجة ومن الطبيعي ان الامر قد نشاء جزئيا من حقيقة ان تلك الدول الاسلامية التي رزحت تحت الاستعمار كانت سنية تعيش فيها اقلية ضئيلة من الجماعات "" المرطوقية "" بل ربما لم يكن على الاطلاق ناهيك بان اغلبية الدول التي كانت على علاقة مباشرة بالفرب كانت تمثل الاسلام السنى .

يقدم الب الفرق الاسلام السني بحماس على انه الاسلام العربي الصحيح والمخلص للقران ولسنة النبي في حين تمثل الفرق الاخرى في الجهة المقابلة كل ما هو غريب عن الاسلام العربي الاصلي : مو ثرات ما قبل الاسلام والمفاهيم الدينية التي حملها الداخلون في الاسلام من معتقداتهم القديمة ، وعلى سبيل المثال يمكن ملاحظة ان الشيعة قدد اعتبروا نتاجا لمو ثرات فارسية خارجة في الاسلام .

وابن حزم المتوفي في ٢٥٤/١٠١ قد وسعه ان يكتب "" سبب نبذ العديد من الفرق للا مسلام هو في اصله ناتج عن كون الفارسيين فيما مضى سادة مملكة واسعة ومتسلطيين على جميع الشعوب مما ادى الى نشو احساس باحترام الذات عندهم حتى انهم تسمو بالنبلا وبالا بنا ونظروا الى غيرهم من البشر على انهم عبيد ولكن عندما اتاهم الله وانتزع العرب منهم مملكتهم ،العرب الذين كانوا بنظر الفرس احقر الخلق ،ثقل الا مسر عليهم وصارت المصيية مضاعفة في اعينهم وعليه فلقد عقد وا العزم على تضليل الاسلام بالهجوم عليه في مراحل مختلفة .

بيد أن وجها تالنظر المشابهة لم تكن وقفا على الاوساط السنية فالبستي المتوفيي حوالي ٢٠ ٤ / ٣٠٠ والمنتمي الى الوسط المعتزلي يعتبر الاسماعيلية في مقال تفيده لها مكيدة زراد شتية فايتها النيل من الاسلام وافساده

وبالنظر الى المسائلة من هذا المنظار ظنه لن يكون من المد هشان نرى باحثي القرن التاسع عشر من الا وروبيين المتاثرين باللبيرالية والقومية كالالماني دوزى (١٨٢٠ – ١٨٨٨) والتاسع عشر من الا وروبيين المتاثرين باللبيرالية والقومية كالالماني درمستتر (١٨٤٩ – ١٨٨٨) والفرنسي درمستتر (١٨٤٩ – ١٨٨٤) والفرنسي القومي وطلبي ١٨٩٤) وقد نظروا الى التشيع وقد موه على انه بعث للروح الفارسي القومي وطلبي انه تمرد الارّية على الاسلام الذى كان محسوسا في ايران بانه غريب ومقيد بكونسيه عربيا وساميلًا ويجب التذكر ان اسطورة سيادة العرق الارّى قد وصفت بحماس في هذا الوقت بالتحديد في اعمال دى غوبنو (١٨٥٣ – ١٨٥٥)

ولكن وعلى الرغم من ذلك فحقيقة الامر هي ان التشيع قد رائى النور كحزب معارضـــة سياسي بين العرب في اقاليم العراق الجنوبية وان العرب هم الذين حملوه معهم الى بلاد فارس وغيرهـــا من البلاد

التشيع العربي السياسي المبكر انن قد توحد في نقطة التقا الشعوب واللغات و المعتقدات هذه والتي كانت جنوب العراق ، مع العوامل "" المهدية "" غير العربية متضمنة كلا من المعتقدات السامية والايرانية معا . وعلى الرغم من ان باحثيــــن بارزين في ختام القرن الفائت ومطلع هذا القرن كفلها وزن وبرته ولد قد عرضا بشكـــل مقنع اصول التشيع العربية فان خرافة الاصل الايراني ظلت قائمة .

واذا كنا لا تسعنا الموافقة على فكرة ان التشيع هو ابطال ابراني للاسلام العربي فائنه لمن المناسب الاشارة كم هو مشبوب العاطفة موقف الابرانيين المعاصر من المسائليين وسيد حسين نصر قد عرض ببراعة فكرة ان للتشيع الاسلامي علاقة حميمة بالروح الابراني الما هنرى كوربان المتخصص بالاسلام الابراني فلقد اكله الفكرة نفسها في بحثه عسن مفاهيم التشيع الفلسفية وعن ولع الابرانيين بالعلاقة بين ما هو باطني وبين ما هو مقصور على فقة قليلة من الخلق: "" بذل للروح الابراني تام في سبيل الفكرة الشيعية ""

وخلاصة القول يمكن القول ان الفوارق الثقافية والنزاعات التي تطورت عبر القرون هي اكثر اهمية بشكل ملحوظ من الفوارق الدينية ، وللمسائل هذه دلالتها حاليا عدما تجد في الوسط الاسلامي العربي ميلا لوسم الشيعة بالكفر وباللاعروبة وهذا مرجعة قبل كل شي الى شعور دول الخليج ومصر والعراق بان ايران الخميني الشيعية تشكيّل خطرا يهدد امنها الخاص والنتيجة كانت ان اخذ ت الفوارق الدينية والقومية تزداد حدة وثميّة خطر من ان يتم الربط مرة اخرى في الوسط العربي بين التشيّع ومين الايرانية والارية والارية وان ينظر للشيعة كجماعة غربية عن الاسلام الارثوذ كه وهذا يعني عودة الى تا كيدات ادب الفرق التي اعتقها البحث الفربي ايضا فيهمن ومن الصعب الاعتقاد با مكانية حدوث مثل هذه الرجعة في الوقت الذى نمست فيه معرفتا باشكال التشيع المختلفة بنسبة تتفق وتوا فر مواد البحث ولقد قارن كلود كاهن فيه معرفتا باشكال التشيع المختلفة بنسبة تتفق وتوا فر مواد البحث ولقد قارن بالنسبة قيمة هذه المواد الهرطوقية بالنسبة للبحث في الاسلاميا التقاضل بين الشيعة و قيمة هذه المواد الهرطوقية بالنسبة للبحث في الاسلاميا التقاضل بين الشيعة و السنة هذا سيعود للظهور ذلك التمييز القديم الذى ظل في الدرجة الثانية منذ زمن والذى سببّب الكثير من القلاقل والتشتت اعنى التمييز بين عرب وعجم .

يرتكز الا يمان الشيعي على تصورهم ومذ هبهم في الا مام . فلقد خلق الائمة وهم يملكون قوى خاصة وفريدة في بابها واهم هذه القوى هي العصمة هذا التعليم الذى طور لترسيخ تفوق ائمة الشيعة على خلفا السنتة والا مام ينحدر من ذرية محمد وهبو خليفته وقائم مقامه ومصطفى من عند الله ومعصوم عن الخطاء وكامل وهو افضل اهبل زمانه والا مام الشيعي يجب ان يتمتع بنعم خاصة اذ يجب ان يكون منحدرا من صلب الا مام علي لا أن العصمة قد انتقلت الى الائمة عبر النبي فهم قد ورثوا عنه نور اللبه وهذا الجوهر المنير السابق والذى يسمى بنور محمد ايضا قد وضعه الله في صلب ادم وانتقل عبر الا جيل المتعاقبة لينقسم الى قسمين في صلب عبد المطلب الجد المشترك لمحمد وعلي عبر عبد الله ابي محمد وابي طالب والد علي وبانقراض الذكور في ذريبة محمد فان النور الالهي قد تجلى في نسل علي وهم الائمة الشرعيون وقد استمد تالغرق

الشيعية كلها هويتها من ذرية على .

وعند وضع وجها تالنظر هذه موضع التطبيق فان العديد من الاراء المتضاربة قـــد ظهرت في الوسط الشيعي نفسه مع الوقت ناهيك بادعاء فرق مختلفة من داخل الشيعة بامامة اشخاص مختلفة ووقعت وجهات نظر دينية مختلفة في شركها وهي مسائلة شخصية في اساسها مط ادى الى نشوء هـنا العدد الغفير من الغرق الشيعية المختلفة .

التفرق الشيعي انما يستند بالدرجة الاولى على البحث عن السلطة .

- T -

بنيت محتويات هذا الكتاب على الواح النسب التي حاولنا من خلالها عرض الفرعيـــن الرئيسيين في الشيعة (الحسنيون والحسينيون) وهي احدى اكبر فرقتين فـــي الاسلام . لقد لاحقنا اكثر الناس اهمية وانتشارهم الجغرافي وتلك القبائل التي ترى في شخصيات التشيع المبكر البارزة اجدادها الاول والى هذا فمرادنا ان نلقي في هذه المقدمة نظرة خاطفة على مفاهيم اساسية مختلفة والخوض في نسب الفاطميين نظرا لائن بعض المراجع ترتاب في صحة نسبهم .

الشيعـــة =====

"" المفاهيم المشابهة لهذين تملك شيئا من خاصية الكلمات التي تظهر من حين لا خَسر في جماعة اضيق كالعائلة او النحلة او الغصل المدرسي او العصبة والتي تعبر عسساس الكثير للخبير المطسلع وعن القليل لمن لا علاقة له بالا مر وتا عذ شكلها على اسساس التجربة المشتركة وتنمو وتتبدل مع المجموعة التي انما هي التعبير عنها وموقع الجماعة وتاريخها ينعكسان على صفحتها كما انها ستظل بلا لون ولن تكون حية تماما علسى الاطلاق بالنسبة لا ولئك الذين لم يشاركوا في تلك التجارب واولئك الذين لم يتحد ثوا من نفس التقليد ونفس الموقع ""

شيعة علي .

من الممكن ان عليا بذاته قد رغب بتسمية انصاره على انهم حزبه او جماعته او شيعته و على الممكن ان عليا بذاته قد رغب بتسمية الجمل (٦٥٦/٦٣) وفي وقعة صفيـــن (٢٥٦/٣٣) كان ثمّة العديد من الجماعات التي نظر اليها على انها احزاب فانصار على قد سمتهم المراجع باهل العراق وبشيعة على في حين سمّي خصومه بشيعة عثمان

لا أن عائشة وطلحة والزبير قد ظهروا في وقعة الجمل كمنتقمين لمصرع عثمان واطلق اسم شيعة معاوية واهل الشام لا أن معاوية كان واليا على سوريا والمسائلة اذن هي مسائلة مصطلح علم استخدم للدلالة على الملتفين حول افراد مختلفين والعبارة اصلا لم تكن تحمل اية دلالة طائفية من النوع المعروف لدينا حاليا بل الواقع هو انه حتى منتصف القرن التاسع كان بوسع السنة استخدام اللفظ هذا في سياق يدل على انه يجب ان تكون مفهومة لا بحسب معناها الطائفي بل بحسب دلالتها اللغوية .

كانت الشيعة لقبا تبنته المراجع عند تعاملها مع المنافحين عن حقوق علي وذريته واما العلويون والطالبيون فلقد استخد ما للد لالة على من يدعون انهم من ذرية على .

## هل البيت.

اكتسب تعبير اهل البيت في الوسط الشيعي خاصة دلالته التاريخية ومعناه العميق و لكن ومع هذا ظفكرة اهل البيت تاريخها السابق العريق الذى يعود الى زمن الروابط القبيلية والعائلية التي حافظ عليها عرب الجاهلية في الفترة الجاهلية المفرقة في القدم وقد استخدم الاسم هذا للدلالة على العديد من الاسر البارزة في القبيلة .

تائسس المجتمع العربي على النظام القبلي الذى كان يعتبر الانحدار من صلب جد اعلى حقيقي او خيالي امرا اساسيا وكانت افضيلة قبيلة على قبيلة تتائكد بمسائلة اى الجدين اشرف ولقد اثرت العوامل هذه نفسها على تقييم العشائر في القبيلة نفسها وفالبا ما حدث ان العائلات المنحدرة من صلب اجداد شرفائكان لها ان تتزعم قبائلها والى هذا فان شهرة الاجداد كانت تعني للافراد اكثر من ماض مجيد لائن الشهرة والكفائة الشخصيتين كان لهما قليل وزن بحيث انه كان غير كاف لضمان المركز الرفيع في حين كان للشهرة والجدارة الموروثتين ان تضمنا التقييم والاعتبار في المجتمع .

وبالنظر الى ما تقدم فانه لمن السهل فهم كيف ان الانتماء عبر التاريخ الاسلامي الى اهل البيت \_بغض النظر عن كيفية فهم ذلك الانتماء كان نقطة انطلاق للسعبي وراء السلطة السياسية و/ اوو الدينية .

اتتان وردتا في القرآن مع شروحهما في تفاسير مختلفة تقفان ورا ً كل التا ويلات الخاصة باهل البيت كمفهوم ، في العصور الاسلامية . بالاضافة الى هذا فتم مثل واحد على شكل اهل البيت ( ٢٨: ١٢/١١) فتعبير اهل البيت الوارد في سورة هود لا يدع مجالا للتفسير لا أنه يعني اهل بيت ابراهيم ولكن ومن جهة اخرى فان اهل البيت في سورة الاحزاب يطلق العنان للتا ويل : "" انسما يريد الله ليذ هب عنكم الرجس اهل البيت ويطهسركم تطهيرا "" لا أن الاية هذه تعني بوعظ زوجات النبي وقد فهم لفظ اهل البيت فيها على انه يعني عائلة النبي وبالاضافة الى هذا فتم حديثان نبويان مع محاولات تفسيرهما الامريت على الوجهة النظر اسنية هي ام شيعية قدنت عنهما الدخال جمع غفير من الاسر والا فراد في اهل البيت والحديثان هما حديث الثقلين وحديث الكفلين وحديث الأسرون الاسرون الله المناس المنا

لحد يث الثقلين روايتان مختلفتان ، فلقد خطب النبي محمد في المو منين في حجة الوداع الى مكة في مارس ٣٣٢ قائلا بحسب ما جا و في الرواية الاولى : "" تركت فيكم امرين لن تضلوا ما تعسكتم بهما ،كتاب الله حبل معدود من السما والى الارض و سنسة نبيه "" في حين تقول الرواية الثانية "" اني تارك فيكم ما ان تعسكتم به لن تضلوا بعدى كتاب الله ، حبل معدود من السما والى الارض و عترتي اهل بيتي . . "" والى هذا فالمراجع المختلفة تبرز في الموضعين درجة واضحة من الاختلاف في التعبير .

اما حديث الكساء فهذا يروى كيفان النبي محمدا قد خرج ذات صباح متلفّعا بكساء اسود وكيفانه ضمّ اليه فاطمة اولا ثم عليا فالحسن فالحسين واحتضنهم وفطاهم بكسائه وتمثّل بالاية : "" انما يريد الله ليذ هب عنكم الرجساهل البيت ويطهـ حركم تطهيوا"" والخمسة هوء لاء هم اهل البيت عند الشيعة والشيعة تحدد الاسرة (تغضل تسميتها بالعترة) بانهم اهل الحكساء واولوا الاية (٣٣/٣٣) على ضوء حديث الكساء هذا . ولكن للعباسيين روايتهم الخاصة بهذا الحديث حيث تجد ان محمدا قد طرح كساء على عمّة العباس وبنيه .

عرض رودى باريه في العام ١٩٣٥ تحليلا مثيرا للا هتمام لمفهوم اهل البيت ، وبرائيك فانه قد كان من الممكن فهم اهل البيت بمعنى "" Leute des Gotteshauses "" اى بعبارة اخرى طائفة اتباع الكعبة . ومتابعا رائيه الذى قدمه بحماس ولائن اينا من التفاسير القرانية المعروفة لديه لم تقدم مثل ذلك الشرح فان باريه قد وضع اعمال التفسير كلها موضع شك وهذا بالطبع موقف سليم بان يكون المرئ حذرا فلا يقبل بكل ما يقوله المفسرون خصوصا فيما يتعلن بايات فامضة وعويصة جدا في القرآن ولكن باريه قد اخطاء في هذه المرة تماما فتفسيد الطبرسي "" مجمع البيان"" يقدم بين ما يقدم من تفسيرات تفسيرا يقول بان الل البيت هم الل الحرم والاهل في هذا السياق هم المتقون لله وهذا في اصطلاح باريه ال: "" Leute des Gotteshauses "".

وتغسير الطبرسي / باريه هذا يكسب دعما تاريخيا من حقيقة ان عرب الجاهلية غالبا ما كانت لهم اللهة تخص قبائلهم عبدوها في امكنة معينة وقد تكون هذه الامكنة عبارة عن ينبوع او شجرة ما او صخرة تتحول مع الوقت الى حرم يخص العديد من القبائل وفي هذه المقد سات تتصرف قبيلة تتمتع بالاحترام لخدمة الحرم كحارسة له في غياب الكهانية المناسبة والحراس هو الاعمراك الهل بيت نظامي وبالنسبة لعرب الجاهلية فان اهل بيوت القبائل المختلفة قد شكتلوا نوط من الارستقراطية العربية .

غموض مصطلح اهل البيت والا مكانيات التي قد مها لدعم مصالح حزب الواحد قد السيل مع الوقت الى استخدامه للدلالة على فرق مختلفة جدا وللمصطلح هذا معنيان ضيسي وواسع واما الضيسق فقد شمل ذرية على وفاطمة (حيث يتم التركيز في بعض الحالات على فاطمة بشكل خاص) ويليه ذلك الذى يشمل ذرية على عموما واما الواسع فيشمل بني هاشم جميعا .

ولكن ، وعلى اى حال ، فانه من غير الممكن في هذا السياق الذهاب الى حد ابعد في

ولقد كان ان عادة التركيز على اهمية ذرية فاطمة قد اخذت تتمو في الوسط الشيعي بعد التطور هذا في حين كان الشيعة الاوائل يرون الاهمية في الذكور من الذرية .

ولقد كان مشكلا ايضا اى موقف يجب اتخاذه من نسا النبي ،ايجب النظر اليهن على انهن ينتمين الى اهل البيت وكما ذكرنا منذ حين فان الاية القرانية التي تشير برائ المفسرين الى اهل بيت النبي تتوجه على وجه التخصيص بالوعظ الى نسا النبي او ربما الى جميع النسا الموامنات المسلمات والمفسرون السنة عادة يضمون نسا النبي الى اهل البيت ولكن الطبرسي من جهة اخرى وكشيعي يرى ان لا اساس لا عتبار زوجة المرئ من اهل بيته والرائى هذا يرد في تقليد استشهد به الالوسي يقول بان المرائة لا يمكن اعتبارها من اهل بيت الرجل لا أنها تكون قد تزوجته منذ حين حتى اذا طلقها عادت الى ابيها وعشيرتها واحد اهم اسباب الشيعة في عدم رغبتهم بالحاق نسا النبي باهل البيت هو الرغبة باقها عائشة .

وسلمان الفارسي ايضا بحسب بعض الروايات ملحق باهل البيت وكان لهذا الامر قيمته في تصور الائمة او كما لاحظ هنرى كوربان : "ليس عبر نسب خارجي جسدى (نسبة صورية) بل بنسب روحي (نسبة معنوية) صار سلمان واحدا من اهل بيت النبي ، . و تبني سلمان يضمر ان مصطلح الاسرة ،البيت لا يعني البيت الجسدى الخارجي (بيت صورى) مشتملا على الازواج والابناء ايضا ، بل بيت العلم والمعرفة والحكمة . ""

الا شرا ف

عرف عرب الجاهلية طرقا مختلفة في استخدام كلمة شريف وما يعنينا هنا هو كيفية استخدامها في العصور الاسلامية وفي سيلقها في فهم اهل البيت وكما تحولت عارة اهل البيت عن الدلالة على العشائر الرائدة في النظام القبلي العربي لتشير الى عائلة الرسول ( من الممكن فهم ذلك بالمعنى الضيق او المبسط) فان مفهوم الاشراف قد تبع ذلك بالمشاركة فالانتماء الى الارستقراطية العربية المسلمة التي كان افرادها يدعون بحق اشرافا.

وبحسب ما ورد عند السيوطي فان لقب الاشراف المشرف قد استخدم في البداية للدلالة على شخص ينتي الى اهل البيت ( بالمعنى الواسع الذى يعني بني هاشم قاطبة ) و هذا يعني انه لم يكن مقصورا على ذرية علي ( الحسنيون والحسينيون وذرية ابن الحنفية) بل كان مسبوغا على ذرية اخوة علي جعفر وعقيل وعلى ذرية عمه العباس اى جميع من ورد ذكرهم في احدى روايات حديث الثقلين انهم ينتمون الى اهل البيت ولكن وفي القرن الرابع / العاشر فان بعض الحدود قد وضعت لهذا اللقب المشرف فلقد حدد في بغداد بالطالبيين والعباسيين الما في مصر وبعد استيلا ً الفاطميين على الحكم فلقد اطلق على ذرية الحسن والحسين .

عرض ر · ب · سرجيان بوضوح اهمية الاشراف في محاضرة له القاها في معهد الدراسات الشرقية والا فريقية عام ١٩٥٦ حيث قال: "" يندر ان توجد فئة من الارستقراطيين تتمتع بتاريخ طويل كذرية محمد النبي العربي كما انه لا توجد ارستقراطية مثلها انتشرت في السيا وا فريقيا لتلعب قرنابعد قرن دورا هاما ومتماسكا في الامة الاسلامية ""

# نسب الفاطميين

الحكاية التي تروى عن الخليفة الفاطمي المعزانه لما قدم مصروسائله البعض عن نسبه و حسبه انتضى سيفه من قرابه قائلا هذا نسبي ثم نثر د نانير الذهب على سائليه قائلا وهذا حسبي ،على الرغم من كونها مجرد حكاية مسلية الا انها ناجحة في التعبير عن الشك الذى كان سائدا انذاك ومازال سائدا ، ذلك الشك بالمزاعم المتعلقة بنسب الفاطميين والمورّخون المسلمون قد انقسموا الى قسمين مختلفين في الرائى حول مسائلة شرعية وصحقالا صل الفاطمي ، على اى حال يجب الاخذ بعين الاعتبار انه لم يقم اى خلاف حول الامر قبل العام ٢٠١/ ١٠١ وذلك عند ما دعا الخليفة العباسي وجهائ بغداد الى قصره للتوقيع على بيان يقول بان منافسه المصرى الحاكم ليس من اصل فاطمي وقد وقع البيان هذا علمائ شيعة وسنة على حد سوائ. والبحث الذي اجرى في الاعوام المنصرمة يبدو انه يعزز اكثر مما يضعف المزاعم الفاطمية بانهم ينحد رون مباشرة من النبي وابنته فاطمة .

الحقيقة انه بعد موت جعفر الصادق في ١٤٨/ ٢٥ ٧على وجه التقدير ، اخذ تالفرق الشيعية كالزيدية والاسماعيلية وتلك التي ستسمى فيما بعد بالاثني عشرية بالتشكّل وكان الخلاف على خلافة الصادق في الامامة في الخط الحسيني بين اسماعيل وموسى الكاظم وخط موسى ينتهي بغيية الامام الثاني عشر المعروف بمحمد المهدى ٢٦٠/ ١٤٠٤ على وجه التقريب ،اما اسماعيل الذي تبنت دعواه الفرقة المعروفة بالاسماعيلية فان فلقد انجب خطا من الائمة جاءً منه خلفاء الفاطميين ومن بين كل الفرق الشيعية فان

الاسماعيلية تقدم اعقد صورة ممكنة فلقد عاشت في خفاء تام منذ زمن التصدع في ١٤٨/ ٢٥٨ وحتى استيلاء الفاطميين المذهل على افريقيا في ٢٩٦/ ٩٠٩

ربط المستغلون بالغرق اسم الاسماعيلية باولئك الذين يقولون بامامة اسماعيل بن جعفر الصادق ولكن كما لاحظ سترن فان ثم القليل من الارتباط بين هذه الفرق في القرن الثاني / الثامن وبين حركة الاسماعيلية بالمعنى الذي نتداوله وبحسب ما يقول سترن فان الحركة الاسماعيلية لم تظهر الابعد ١٠٠٠ علم في منتصف القرن الثالث/التاسع كحركة تبشيرية واسعة النطاق .

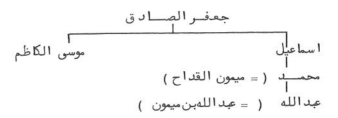
هناك تواز ملفت للنظر بين الطموحات الدولية عند اوليا امر الخلافتين العباسية و الفاطمية فالفاطميون مقتفين اثار العباسيين بد وا دعاوتهم الثورية في مناطق نائية عبادى الامر في اليمن ثم في اطراف الامبراطورية الاسلامية القاصية ( تصح المقارنة هنا مع خراسان العباسيين) حيث اسسوا واعلنوا انفسهم خلفا بالنسب وبالاختيار الالهي وهكذا فلقد اعلنوا بانهم الورثا الشرعيون لخلافة الاسلام كله واعلنوا عن عزمهم على استعادتها من العباسيين فعل هو لا بالامويين .

وفي العام ٨٩٣/٢٨٠ بعث بابي عبدالله الشيعي الى المفرب من اليمن حيث تدرب كداعية اسماعيلي ولقد انفق ٢٦ عاما في تنظيم الناس في شمال افريقيا اجتماعيا وعسكريا لينهي اخيرا حكم الاغالبة من افريقيا في ٣٢٩٦/٩٠٩ ليتوجه بعد ذلك الى سبجلماسة لتحرير سجينها الامام الحقيقي المهدى سعيد بن حسين الذى كان رائده ولكن من هو سعيد بن حسين هذا المسمى بعبدالله وعبيدالله ايضا وبالمهدى وموسسالسلالة الظاطمية الحاكمة .

ثمّة غزارة في اشجار النسب المختلفة للفاطميين من وضع الموئيدين والمعادين وسر هذه الغزارة يكن في حقيقة أن الفاطميين على الرغم من اعلانهم الجازم دائما عن تحدرهم من فاطمة ،لم يقوموا ابدا باية محاولة لرسم شجرة نسب صريحة وواضحة لانفسهم وبعض المحاولات للقيام بمثل هذه المهمة قد تمت على يد الباحثين المسلمين والباحثين الغربيين المعاصرين سنعرض لها فيما يلي على الرغم من م. شعبان قد يكون مصيا في قوله بان كمية وافرة لدرجة عدم النتاسب من الابحاث حول شهادة ميلاد الحاكم الفاطمي الاول قد وضعت .

توفي اسماعيل ابن الامام الساد سجعفر الصادق عام ٢ ٢ / ٢ ٢ على وجه التقريب ، قبل خمسة اعوام من وفاة ابيه وعلى الرغم من هذا وعلى الرغم من ان بعض الاوساط ترى ان جعفر الصادق قد تخلى عنه مفضلا عليه اخاه الاصغر موسى الكاظم فان احدى المجموعات ترى في اسماعيل الامام السابع وبالتالي في مركز يسمح له بدوره نقل الامام الى ابنه الاصغر محمد

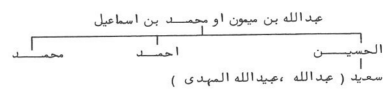
وفي سياق المامة محمد يظهر في التقليد رجل اسمه ميمون القداح واحدى وجهات النظر تقول بان الالمام محمد وميمون هما شخص واحد لا أن للا أثنين ( بالاضافة الى ما تقدم) ولد اسمه عبد الله نظر اليه على انه شخص واحد ايضا :



اذا اخذنا بعين الاعتباران اجداد الفاطميين هو الاعتبار في عصر كانت الاسماعيلية فيه حركة ثورية متخفية فلن يكون من الغريب ان تجد الغموض يكتف حركات المرحلة ومن الممكن ايضا ان الامام الحقيقي وذريته قد استخدموا ميمون القداح وذريته كشخصية مزد وجهة لصرف المطاردة العباسية عنهم .

وعلى اى حال فان اعداء الفاطميين لم يسلموا بانحدار السلالة الفاطمية من محمد بن اسماعيل بل من عبدالله بن ميمون القداح وعليه فمن الممكن لنا الاختيار في موضوع العلاقة المشتبكة والمعقدة بين القداح وبين ذرية جعفر الصادق .

والموئرخ الفارسي رشيد الدين لديه فقرة يعبهد فيها ميمون القداح بابنه عدالله الى محمد بن اسماعيل قائلا : " الابوة الجسدية هي محصلة مولد الطفل المادى فقط في حين ان الابوة الروحية تتتج عن ارتباط المرئ بشخص لم . . .عبدالله هو ابن محمد ابن اسماعيل ووريث الشرعي "" ويختم رشيد الدين قائلا : "" عند ما بلغ عدالله عامه السابع عشر اعلنه ميمون القداح الما ما ولم تبد الشيعة اعتراضا على الاقرار به كذلك "" الما ابو القاسم البستي الموئلف الزيدى المعتزلي الذى كتب في دحض الاسماعيلية فلقد اعلن ان عبدالله بن ميمون قد كسب الى جانب تعاليمه محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق وكان الاثنان مجبران على الفرار بسبب الاضطهاد العباسي الى الكوفة المجاورة عيث توفي محمد ولكن عبدالله كتم خبر موته حتى كبر محمد ابن محمد . وفيما يتعلق بمحمد هذا فان بعض المراجع تقول بانه هو محمد بن محمد بن اسماعيل في حين تقول المراجع الاخرى بانه هو محمد بن عبد الله بن ميمون القداح وعلى اى حال فان الدعوة ظلت سرية وظل قاد تها محمد واخواه الحسين واحمد وابن اخيه سعيد بن الحسين مضطهد ين حتى اعلنت الدعوة في ايام سعييا :

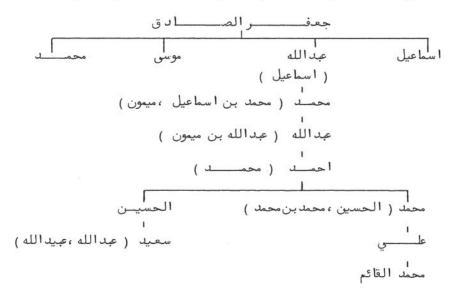


هنا اذن نصل الى الامام المهدى سعيد بن الحسين الذى حرره ابو عدالله الشيعي من سجن سجلماسة حيث اقام في محاولة للالتحاق باتباعه في شمال افريقيا ولكن وكما نعلم فان الموامرة السرية تحولت بالنهاية الى ثورة منتصرة .

نشر الدكتور حسين فيضي الهمذاني المرجع المعروف في التاريخ الفاطمي في العام ٨٥ ٥ رسالة يقال ان الخليفة الفاطمي الاول قد كتبها الى احد اتباعه في اليسن والرسالة توضح ان جعفر الصادق لم يعينن اسماعيل او الكاظم لخلافته بل ولدا اتخر من ابنائه اسمه عبدالله : "" فتعلق كل فرقة من الشيعة بواحد من اربع من ولد جعفر بن محمد وهم موسى واسماعيل ومحمد وعبدالله . . . وكان صاحب الحق منهم عبدالله ابن جعفر صلوات الله عليه فلم يكن علم مقامه الا عند الابواب والثقاة تقية عليه ""

ولصرف المضطهد بن عنه فان محمد بن عبدالله قد اتخذ لنفسه نسب اسماعيل للتمويه ودع اتباعه الى المامة عبدالله تحت اسم اسماعيل ودعا لنفسه تحت اسم محمد بن اسماعيل وزاد الامر بلبلة انه كان للائمة عدة اسماء سرية الى جانب اسمائهم الخاصة وهكذا فانه بالاضافة الى التسمى باسم محمد بن اسماعيل فانه قد تبنى ايضا اسم تابعه ميمون وابن محمد بن اسماعيل (اى محمد بن عبدالله) عبدالله اختار لنفسه اسم عبدالله بن ميمون الذى خلق الحكاية التي تذكر ان عبدالله بن ميمون القداح كان الجد الاعلى الحقيقي للسلالة الفاطمية الحاكمة .

الاسم الحقيقي لجد المهدى (كاتب الرسالة) كان محمد بن احمد على الرغم من انه كان معروفا باسم اخيه الحسين بن احمد وقد قلد محمد ( دعي باسم حسين) ابن اخيه سعيد بن الحسين بن احمد الامامة حتى يتمكن ابنه من تسلمها منه ولكن عليا ابنه مات في طريقه الى المغرب وعليه فان سعيدا قد عمل كقائم مقام ابن عمه عليه فعند ما توفي سعيد صار محمد القائم ابن على الخليفة الغاطمي الثاني :



واذن ، هل كان الفاطميون من ذرية فاطمة عبر اسماعيل ام ربما عبر عبد الله ؟ ام انهم

من ذرية ميمون القداح ؟ الاجابة على هذا السوال اولا واخيرا لا تحمل ولم تحمل لد لالة كبيرة ففي بدايات القرن العاشر الميلادى صدق عدد كبير من الناس دعواهم بانهم من نسل النبي عبر ابنته فاطمة ليمكنهم ذلك من بلوغ السلطة في افريقيا الشمالية واذا اخذنا بعين الاعتبار تخفي الحركة وطبيعتها الممعنة في السرية فان علينا حتى اجل اخر على الاقل الاكتفاء بهذا القدر .